
 
 
  
  
  
  

                               1 / 6



 

 

  

    
Experts

Eksplorasi Linguistik dan Hermeneutik terhadap Perkataan ???
di dalam al-Quran 

                               2 / 6

/index.php/experts


 
   16 January 2026  

       

  

Gambaran simbolik ini memperlihatkan qalb sebagai pusat tanggungjawab moral dan spiritual
manusia dalam al-Quran, dengan cahaya wahyu sebagai petunjuk, bukan representasi literal.

Bahasa al-Quran merupakan sebuah lautan makna yang tidak pernah kering untuk diselami, di mana
setiap lafaz yang terpilih mengandungi rahsia dan hikmah yang dalam. Antara khazanah leksikalnya
yang paling mengagumkan ialah perkataan ??? (qalb) suatu istilah yang memancarkan
pertembungan antara dimensi jasmani dan rohani dalam pemikiran Islam. 

Perkataan ini yang muncul dalam pelbagai bentuk di sepanjang wahyu, bukan sekadar istilah
anatomi atau metafora biasa, tetapi merupakan konsep kunci yang merangkum inti pati kemanusiaan
dan hubungannya dengan Pencipta. Melalui pendekatan analisis morfologi dan sintaksis yang
mendalam, disertai pembacaan hermeneutik yang kritis, kita dapat menyibak lapisan-lapisan makna
yang menjadikan ??? (qalb) sebagai pusat graviti spiritual dalam epistemologi Qurani.

Dari sudut morfologi, akar kata ?-?-? menjadi asas yang sangat signifikan. Sebagaimana yang
dihuraikan oleh pakar linguistik klasik seperti Ibn Faris dalam karyanya Maqayis Al-Lughah, akar ini
membawa makna dasar pembalikan, perubahan, dan transformasi daripada satu keadaan kepada
keadaan yang lain. Pola ????? (fa’l) yang dipegang oleh kata nama ??? bukanlah suatu kebetulan. Ia
secara semula jadi menunjukkan kepada suatu entiti atau organ yang menjadi medan dan agen
perubahan. Realiti ini diperkukuhkan lagi dengan kewujudan bentuk kata kerja dari akar yang sama,
seperti firman Allah SWT: {????????? ??????? ????????? ????????????} (An-Nur: 44), yang
menggambarkan aktiviti pembalikan siang dan malam. Justeru, sejak dari struktur asasnya lagi, ???
sudah membawa muatan semantik dinamisme dan ketidakstabilan yang positif, mencerminkan
hakikat bahawa hati manusia adalah medan pertarungan antara iman dan keraguan, antara
ketenangan dan kegelisahan.

Apabila kita mengalihkan pandangan kepada aspek sintaksis atau ???, kedudukan perkataan ???
dalam struktur ayat al-Quran memberikan penekanan makna yang sangat halus dan mendalam.
Sebagai contoh, ketika ia berdiri sebagai ????? (subjek) dalam firman {?????????? ??? ?????????}
(Fussilat: 5), ia menempatkan hati sebagai subjek utama yang bertanggungjawab terhadap keadaan
tertutup daripada kebenaran. Manakala dalam bentuk ????? (kata majmuk kepunyaan), seperti
{??????? ??????????} (Al-Hajj: 32), ia menunjukkan bahawa sifat takwa itu bersarang dan bersumber
dari dalam hati, bukan sekadar manifestasi luaran. Konstruksi seperti {??????? ????????} (Asy-
Syu’ara’: 89) pula menggunakan ??? sebagai ????? ???? yang disifati, menekankan bahawa
keselamatan dan keutuhan hati itulah satu-satunya modal yang akan bermakna di hadapan Allah
SWT. Setiap susunan ini, seperti yang diperhatikan oleh al-Zarkashi dalam al-Burhan fi Ulum al-
Quran, bukanlah retorik kosong, tetapi merupakan cerminan langsung dari hierarki makna yang ingin
disampaikan oleh wahyu.

Spektrum makna ??? dalam al-Quran amatlah luas, menjangkau dari yang konkrit hingga ke yang
sangat metafizikal. Pada tahap literal atau ?????, ia merujuk kepada organ jantung fizikal, pusat
pengedaran darah dalam tubuh. Al-Raghib al-Isfahani dalam Mufradat Alfaz al-Quran mengakui
dimensi ini, seraya meneruskan huraiannya ke alam yang lebih dalam. Namun, lompatan semantik

                               3 / 6



 
yang paling menarik ialah ketika ??? difungsikan sebagai pusat kognisi, emosi, dan spiritualiti. Firman
Allah SWT: {?????? ??????? ??????????? ?????} (Al-Hajj: 46) dengan jelas menjadikan hati sebagai
alat untuk memahami dan mencerap kebenaran, suatu fungsi yang dalam paradigma moden sering
kali diasingkan kepada akal fikiran semata-mata. Dalam ayat lain, {????????? ??????????????
???????????????} (Al-An’am: 110), Allah SWT menyatakan kuasa-Nya untuk ‘membalik-balikkan’
hati dan pandangan manusia, sekali lagi mengaitkan konsep transformasi (qalb) dengan pusat
spiritual dan persepsi ini.

Perbandingan dengan istilah lain seperti ???? dan ??? semakin memperjelas keunikan ???. ????
sering muncul dalam konteks emosi yang kuat dan lebih khusus kepada jantung fizikal sebagai
sumber perasaan yang menggelegak, seperti pengalaman ibu Nabi Musa a.s. Manakala ??? (dada)
berfungsi sebagai wadah atau ruang tempat ??? itu berada. Pembukaan ??? menjadi prasyarat untuk
ketenangan dan penerimaan ???, seperti dalam surah Al-Inshirah. Perbezaan ini menunjukkan
ketepatan linguistik Al-Quran yang menggunakan setiap istilah pada konteks dan nuansa maknanya
yang tepat.

Implikasi daripada analisis linguistik ini terhadap bidang tafsir dan teologi amatlah besar. Dalam
tradisi klasik, Imam al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din membahagikan ??? kepada tiga lapisan:
jantung fizikal (????? ????????), hati spiritual (????? ??????), dan hakikat hati yang menjadi tempat
pandangan Tuhan (??? ??????). Pembahagian ini selari sepenuhnya dengan spektrum makna yang
digariskan oleh penggunaan Qurani. Ibnu Qayyim al-Jawziyyah pula, dalam Ighathat al-Lahfan,
menggambarkan ??? sebagai raja yang memerintah seluruh anggota badan, di mana ketaatan atau
pemberontakan anggota adalah cerminan langsung daripada keadaan pemerintah ini. Pandangan ini
memberi kesan langsung kepada etika Islam, di mana pembetulan amalan lahir mesti bermula
dengan pembetulan dan pemulihan hati.

Dari perspektif hermeneutik kontemporer, sarjana seperti Fazlur Rahman melihat ??? di dalam al-
Quran sebagai pusat integrasi manusia yang menyatukan elemen intelek, emosi, dan intuisi. Ia
adalah fakulti yang membolehkan manusia mengalami dan memahami realiti ketuhanan secara
holistik, bukan secara terpisah-pisah. Toshihiko Izutsu, dalam kajian semantiknya, melihat ???
sebagai pusat kesedaran etika dan moral, tempat di mana nilai-nilai Qur’ani seperti ???? (takut
kepada Allah) dan ????? (kepercayaan) bertapak dan bersemi. Pendekatan ini membantu kita
memahami mengapa al-Quran sering mengecam ????? ?????? (hati yang keras) atau ????? ??????
(hati yang buta), kerana kekerasan dan kebutaan itu adalah penyakit pada pusat moral and spiritual
manusia, yang akhirnya melumpuhkan seluruh kapasitinya untuk hidup secara bermakna.

Kesimpulannya, eksplorasi terhadap perkataan ??? di dalam al-Quran melalui lensa morfologi,
sintaksis, dan hermeneutik membawa kita kepada satu kesedaran yang mendalam. Ia adalah bukti
kukuh tentang kesatuan pandangan alam Islam yang tidak memisahkan antara material dan spiritual,
antara jasmani dan rohani. Hati, dalam epistemologi al-Quran, bukan sekadar pompa darah atau
metafora perasaan, tetapi merupakan organ kebenaran, medan transformasi spiritual, dan pusat
tanggungjawab moral manusia di hadapan Allah SWT. Kefahaman yang menyeluruh tentang konsep
ini, sebagaimana yang terpancar dari keindahan dan ketepatan bahasa wahyu, bukan sahaja
merupakan satu pencapaian akademik, tetapi lebih penting lagi, merupakan satu jalan pencerahan
yang dapat membimbing kita kembali kepada hakikat diri yang sebenar, iaitu sebagai hamba yang
memiliki hati yang sentiasa berhadapan dengan Tuhannya, sentiasa dalam keadaan ????????
(berubah dan kembali) menuju kepada cahaya-Nya.

Rujukan:

                               4 / 6



 
1.   Al-Quran al-Karim.
2.   Al-Isfahani, Al-Raghib. Mufradat Alfaz al-Qur’an. Damsyik: Dar al-Qalam, 1992.
3.   Ibn Faris, Ahmad. Maqayis al-Lughah. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.
4.   Al-Zarkashi, Badr al-Din. Al-Burhan fi Ulum al-Qur’an. Kaherah: Dar al-Turath, 1984.
5.   Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, t.th.
6.   Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Ighathat al-Lahfan fi Masayid al-Shaytan. Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif,
1998.
7.   Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago Press, 2009.
8.   Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Koran: Semantics of the Qur’anic Weltanschauung. Kuala
Lumpur: Islamic Book Trust, 2002.

Oleh: Mohammad Baihaqi Hasni 
E-mel: baihaqi@umpsa.edu.my
Penulis adalah Guru Bahasa Kanan, Pusat Bahasa Moden (PBM), Universiti Malaysia Pahang
Al-Sultan Abdullah (UMPSA).
Rencana ini merupakan pandangan peribadi penulis dan tidak menggambarkan pendirian
rasmi Universiti Malaysia Pahang Al-Sultan Abdullah (UMPSA).

39 views

View PDF

   

                               5 / 6

mailto:baihaqi@umpsa.edu.my
/index.php/print/pdf/node/10326


 
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               6 / 6

http://www.tcpdf.org

