


FEB 5, 2026
23:00:31 +08

Experts

Prefrontal Cortex dan Fenomena 'Ubun-ubun' (Al-Alaq):

Analisis Neurobiologi terhadap Mekanisme Penipuan dan
Pembuatan Keputusan



/experts

9 February 2026

Lembah pemikiran manusia sering kali terperangkap dalam dikotomi yang memisahkan antara
cahaya wahyu dengan suluh akal, seolah-olah kedua-duanya merupakan entiti yang saling bertarung
dalam medan kebenaran. Hakikatnya, jambatan yang menghubungkan penemuan neurobiologi
moden dengan isyarat metafizika al-Quran membina sebuah naratif harmoni yang melangkaui
sempadan zaman. Apabila kita menelusuri rona kehidupan masyarakat moden yang kian terhimpit
oleh kecelaruan identiti dan tekanan emosi, naskhah agung al-Quran hadir bukan sekadar sebagai
teks ritual, bahkan sebagai manual biologi yang menyingkap rahsia terdalam susun atur insan.
Fenomena ini dapat dikesan melalui penegasan Allah SWT mengenai peranan ‘nasiyah’ atau ubun-
ubun yang secara literal merujuk kepada bahagian hadapan kepala manusia. Penemuan sains masa
kini yang mengaitkan bahagian tersebut dengan Prefrontal Cortex memberikan dimensi baharu
terhadap pemahaman kita mengenai kejujuran dan integriti moral. Keupayaan otak manusia untuk
merekayasa pendustaan sebenarnya memerlukan tenaga kognitif yang amat tinggi, di mana
bahagian hadapan ini bertindak selaku pusat eksekutif yang menentukan sama ada seseorang itu
mahu memelihara fitrah kebenaran atau membina tembok kepalsuan.

Seseorang yang memilih untuk berdusta sebenarnya sedang meletakkan bebanan yang berat ke
atas sistem saraf mereka sendiri, memandangkan Prefrontal Cortex terpaksa bekerja keras untuk
menekan maklumat yang benar demi melahirkan naratif yang palsu. Hal ini menjelaskan mengapa al-
Quran menggunakan istilah nasiyah kathibah khati'ah yang membawa maksud ubun-ubun yang
mendusta dan bersalah, suatu penggambaran yang sangat tepat dengan fungsi anatomi manusia
yang baru sahaja diterokai oleh pakar neurosains melalui imbasan resonans magnetik. Integriti
bukan lagi sekadar konsep falsafah yang abstrak, tetapi merupakan kesihatan fungsi otak yang perlu
dipelihara agar manusia tidak kehilangan kompas moral dalam mengharungi arus kehidupan yang
penuh dengan muslihat. Masyarakat moden yang sering kali terperangkap dalam kitaran manipulasi
dan kepalsuan media sosial sebenarnya sedang mencederakan potensi luhur yang Allah SWT
kurniakan di sebalik tulang dahi mereka. Kegagalan mengawal dorongan di bahagian ubun-ubun ini
mengakibatkan seseorang menjadi hamba kepada impulsiviti yang merosakkan kualiti kemanusiaan
itu sendiri.

Beralih pula kepada aspek ketenangan jiwa, kewujudan al-Quran sebagai penawar atau syifa’
merupakan satu realiti neuropsikologi yang mampu mengubah struktur gelombang otak manusia
secara holistik. Kehidupan seharian yang sarat dengan kebisingan teknologi dan tuntutan kerjaya
sering kali memaksa otak manusia berada dalam mod gelombang Beta yang mencetuskan
keresahan serta keletihan mental yang kronik. Walau bagaimanapun, getaran frekuensi yang
dihasilkan melalui rima dan hukum tajwid semasa tilawah al-Quran mampu mengalihkan keadaan
minda ke fasa gelombang Alpha dan Theta yang penuh dengan kedamaian. Struktur fonetik bahasa
Arab yang unik, merangkumi makhraj huruf yang memerlukan pernafasan terkawal serta dengungan
yang konsisten, bertindak sebagai mekanisme bioritmik yang menenangkan sistem saraf
parasimpatetik. Kesan ini tidak hanya dirasai oleh mereka yang memahami setiap bait makna, malah
melangkaui sempadan bahasa melalui resonansi bunyi yang menyentuh frekuensi semula jadi
jantung dan otak manusia. Penyelidikan mengenai neuroplasticity membuktikan bahawa
pengulangan bacaan yang bersifat meditatif ini berupaya membina litar saraf baharu yang lebih
stabil, sekali gus meningkatkan daya tahan individu terhadap serangan kegelisahan atau depresi.



Interaksi antara suara dan jiwa ini mencipta sebuah simfoni penyembuhan yang sangat diperlukan
oleh jiwa-jiwa yang gersang di tengah-tengah kemajuan materialistik. Setiap ayat yang mengalir
keluar daripada lisan seorang mukmin sebenarnya sedang melakukan proses pembersihan atau
detoksifikasi mental daripada sisa-sisa emosi negatif yang terkumpul sepanjang hari. Allah SWT
tidak menurunkan kalamNya sekadar untuk hiasan di rak buku, tetapi sebagai gelombang rahmat
yang berinteraksi secara dinamik dengan biologi manusia bagi memastikan keseimbangan antara
fizikal dan spiritual sentiasa terjaga. Ketenangan yang diperoleh melalui tilawah bukan bersifat
sementara seperti hiburan duniawi, sebaliknya ia merupakan pengisian semula tenaga rohani yang
memberikan kekuatan kepada Prefrontal Cortex untuk terus membuat keputusan yang bijaksana.
Kesedaran bahawa setiap bacaan membawa impak langsung kepada kesihatan otak seharusnya
mendorong masyarakat untuk kembali menjadikan al-Quran sebagai teman akrab dalam rutin harian
mereka. Kehidupan nyata yang penuh dengan cabaran memerlukan minda yang jernih dan hati yang
teguh, di mana kedua-duanya merupakan natijah daripada hubungan yang intim dengan wahyu llahi.

Sains dan agama akhirnya bertemu pada satu titik persamaan yang indah, iaitu untuk memuliakan
darjat manusia sebagai makhluk yang paling sempurna kejadiannya. Apabila kita mula memahami
bahawa setiap tegahan Allah SWT mengenai pendustaan adalah untuk menjaga kualiti fungsi otak
kita, dan setiap galakan membaca al-Quran adalah untuk menyuburkan ketenangan minda, maka
keimanan tidak lagi dirasakan sebagai satu bebanan taklif semata-mata. Keimanan bertukar menjadi
satu gaya hidup yang saintifik, matang, dan penuh dengan hikmah yang mendidik jiwa agar sentiasa
selari dengan fitrah penciptaan. Profesor yang bijaksana akan melihat bahawa keajaiban al-Quran
terletak pada keupayaannya untuk kekal relevan dalam setiap lonjakan teknologi manusia, malah
sering kali mendahului penemuan makmal dengan isyarat-isyarat yang halus namun mendalam.
Hubungan organik antara biologi dan wahyu ini membuktikan bahawa Allah SWT adalah sebaik-baik
Perancang yang mengetahui setiap inci keperluan hambaNya. Masyarakat moden perlu diajak untuk
melihat agama melalui kanta yang lebih luas, di mana sains menjadi saksi kepada kebenaran abadi
yang telah lama tertulis dalam lembaran suci.

Melalui kupasan yang bersifat analitis ini, jelaslah bahawa integriti dan ketenangan merupakan dua
tonggak utama dalam membina peradaban manusia yang berkualiti. Kegagalan fungsi ubun-ubun
dalam membezakan kebenaran akan membawa kepada keruntuhan moral masyarakat, manakala
ketiadaan zikrullah melalui al-Quran akan mengakibatkan kekosongan jiwa yang membawa kepada
pelbagai penyakit mental. Integrasi antara kefahaman neurosains dengan penghayatan al-Quran
mampu melahirkan insan yang bukan sahaja pintar secara intelek, tetapi juga stabil secara emosi
dan teguh secara spiritual. Kebijaksanaan yang ditonjolkan oleh al-Quran mengenai rahsia nasiyah
dan mukjizat ketenangan bunyi bacaannya adalah bukti bahawa wahyu merupakan cahaya yang
menyinari lorong-lorong gelap kejahilan manusia. Setiap individu sewajarnya mengambil peluang
untuk merasai sendiri transformasi biologi dan rohani ini dengan menjadikan al-Quran sebagai nadi
dalam setiap hela nafas kehidupan. Akhirnya, kebenaran sains akan sentiasa tunduk kepada
keagungan Allah SWT yang telah menyusun atur alam semesta dan diri manusia dengan penuh
ketelitian yang tiada bandingannya. Kesinambungan antara akal dan wahyu ini akan terus menjadi
medan eksplorasi yang tidak pernah kering bagi mereka yang mahu berfikir secara mendalam
tentang hakikat kewujudan mereka di muka bumi ini.



Oleh: Mohammad Baihaqgi Hasni

E-mel: baihagi@umpsa.edu.my

Penulis ialah Guru Bahasa Kanan, Pusat Bahasa Moden (PBM), Universiti Malaysia Pahang Al-
Sultan Abdullah (UMPSA).

Rencana ini merupakan pandangan peribadi penulis dan tidak menggambarkan pendirian
rasmi Universiti Malaysia Pahang Al-Sultan Abdullah (UMPSA).

* 26 views

View PDF


mailto:baihaqi@umpsa.edu.my
/print/pdf/node/10399
http://www.tcpdf.org

