
 
 
  
  
  
  

 

  

    
Experts

Fiqh Algoritma mendepani Etika Penggunaan Kecerdasan
Buatan (AI) Patuh Syariah 

   19 December 2024  

       

  

Albert Einstein seorang ahli fizik dan pemenang hadiah nobel pernah menyatakan, “Science without
religion is lame. Religion without science is blind.” (Sains tanpa agama pincanglah, agama tanpa
sains butalah). Integrasi kedua-dua ilmu iaitu agama dan sains sangat berperanan dalam

                               1 / 7

/experts


 
perkembangan dunia semasa. Manusia memerlukan Sains dan Teknologi untuk melestarikan dan
membangunkan alam. Sebagai pembuktian, sehingga kini proses revolusi industri 5.0 terus
berkembang pesat melalui kecerdasan buatan (artificial intelligence) AI, AR, VR dan UAVs (Profesor
Dr. Anitawati Mohd Lokman, 2024). Sanjungan kepada sains semata-mata akan melahirkan
saintisme secara mutlak sehingga mengabaikan aspek keagamaan, adat resam, budaya, dan tata
susila kehidupan sebagai seorang Muslim.

Dalam konteks Islam, perbincangan mengenai kecerdasan buatan (AI) mencetus pelbagai dimensi
fikrah percambahan idea oleh pengkaji. Terutamanya dalam hal-hal berkaitan etika, kemanusiaan,
serta implikasinya terhadap nilai-nilai agama. Beberapa isu berkaitan Islam dan AI yang melibatkan
keagamaan, nilai dan moral perlu diselarikan dengan ajaran (syariah) Islam. Walaupun begitu, hujah
al-Islam Imam al-Ghazali dalam karyanya, Ihya’Ulumuddin yang menyebut bahawa tuntutan umat
Islam agar menguasai ilmu Shar’iyyah (agama) dan Ghairu Shar’iyyah (sains) tidak dapat dinafikan
dalam perbincangan ini. Selari dengan pentakrifan yang diberikan oleh Ibnu Khaldun iaitu al-Ulum
Naqliyyah dan al-Ulum Aqliyyah (Ghazali Muhammad, Mukhtasar Ihya Ulumuddin Terj. Irwan
Kurniawan: Bandung Penerbit Mizan, 2008). Cuma dalam konteks memahami agama dan sains ini,
perlu ada disiplin ilmu yang mengawalnya atau disebut sebagai manhaj memahami nas-nas al-Quran
agar tidak sewenang-wenangnya ‘men-sains-kan’ al-Quran dan ‘meng-Quran-kan’ sains. Bukan
semua perkara boleh disainskan dan bukan semua perkara boleh diQurankan dalam konteks
perbincangan AI ini. Umpamanya dalam konteks perbahasan roh dan kehidupan selepas kematian
(alam kubur) generative AI boleh menghasilkan imej orang yang sudah meninggal dunia bertahun-
tahun lamanya dengan alasan kerinduan yang mendalam kepada kedua orang tua atau orang yang
disayangi (Irsyad Hukum Pejabat Mufti Wilayah Persekutuan, 5 Ogos 2024). Seseorang akan
memasukkan arahan pada perisian atau aplikasi gambar yang dikehendaki kemudian menghasilkan
imej digital yang boleh berbual-bual dengan roh (imej) yang dihasilkan.

Persoalan inilah yang perlu dirungkaikan menurut pandangan syarak agar selari dengan ajaran
Islam, agar dalam masa yang sama kita mendukung institusi syarak dengan teknologi terkini. Inilah
tema perbahasan penting untuk menterjemahkan menjadi ‘Fiqh Algoritma’ demi menjaga
kemaslahatan ummah. Satu bentuk kawalan Islami (Islamic guardrail) adalah dengan
membangunkan Fiqh Algoritma.

Inovasi Manusia dan AI

Kecerdasan buatan atau artificial intelligence (AI) merupakan satu perkembangan teknologi yang
dibangunkan hasil intelektual dan kebijaksanaan manusia. AI berpotensi menjadikan manusia lebih
cekap, berkesan, mudah dan selesa. Perlu diingat semua bentuk teknologi dan inovasi dimungkinkan
dengan izin Allah SWT. Dari perspektif Islam, tidak sama dan tidak akan menjadi lebih baik dari
kemampuan akal manusia. Sebagaimana firman Allah SWT dalam surah al-Tin,

Para ulama dan cendekiawan Muslim telah memperjelaskan maksud ayat di atas dengan sebaik-baik
kejadian adalah merujuk kepada penciptaan tiga unsur yang terpenting iaitu penciptaan fizikal,
spiritual dan akal. Komponen akal mempunyai maqam yang tertinggi dalam memandu keberadaan

                               2 / 7



 
manusia. Selari dengan perbincangan AI dan akal yang dihasilkan oleh inovasi atas kebijaksanaan
manusia.

Sumbangan ilmuwan Islam dalam bidang ilmu yang menjadi asas kepada teknologi AI memberikan
tanggungjawab moral kepada umat Islam untuk memberi respons kepada perkembangan AI sebagai
alat penting dalam kehidupan dengan dipandu dengan batas-batas (hudud) yang ditentukan oleh
Islam (Dr. Shaikh Mohd Saifuddeen b Shaikh Mohd Salleh, 2024).

Fiqh Algoritma dan Maqasid Syariah

Muhammad Aurangzeb Ahmad, seorang yang mempunyai kepakaran dalam bidang AI di Amerika
Syarikat memperkenalkan istilah Fiqh Algoritma yang merangkumi prinsip-prinsip kesaksamaan,
kebertanggungjawaban dan ketelusan dalam pembelajaran mesin (fairness, accountability and
transparency in machine learning). Fiqh Algoritma boleh memandu manusia dalam etika
pembangunan dan kaedah penggunaan AI berlandaskan Maqasid Syariah. Fiqh Algoritma boleh
dianggap sebagai satu elemen yang boleh mengawal etika penggunaan AI secara bertanggungjawab
untuk memperoleh manfaat dan mengelak mafsadah (kerosakan) kepada manusia secara
keseluruhannya.

Dalam mengaplikasikan Fiqh Algoritma ini, lima objektif di bawah Maqasid Syariah perlu dilindungi
secara sistematik seperti Gambar Rajah 1. 

Gambar Rajah 1: Fiqh Algoritma dan Pematuhan Syariah

 

                               3 / 7



 

Sumber: Hasiah Mat Salleh, Norazmi Anas, Siti Marsitah Mohd Mokhtar, Rashidi Abbas (2024)

Maqasid Syariah daripada perspektif maslahah yang dijaga terbahagi kepada tiga peringkat utama
iaitu daruriyyah, hajiyyah dan tahsiniyyah. Maslahah daruriyyah ialah perkara yang mesti ada untuk
kemaslahatan hidup dunia dan akhirat. Ketiadaan maslahah itu akan menyebabkan kegagalan,
kerosakan dan kemusnahan sistem kehidupan dunia berada dalam kerugian pada kehidupan akhirat
(al-Shatibi, 2011). Penggunaan AI secara berleluasa perlu dilihat dari perspektif penjagaan agama,
nyawa, akal keturunan dan harta (al-Ghazali, 2010).

Peringkat yang kedua ialah maslahah hajiyyah. Menurut (al-Shatibi, 2011), ia merangkumi perkara
yang menjadi keperluan manusia. Dalam konteks AI, manusia perlu kepada AI kerana memberikan
kemudahan dalam berurusan secara keseluruhan tetapi keperluannya tidaklah sampai kepada tahap
daruriyyat. Peringkat yang ketiga adalah tahsiniyyat iaitu perkara-perkara yang bersesuaian dengan
adat-adat yang baik dan menjauhi perkara yang tidak disukai oleh akal. Penggunaan AI dapat
memperelok keadaan seseorang dan menyempurnakan kehidupannya dengan lebih selesa dan
berkesan.

Bagaimana Fiqh Algoritma mendepani AI patuh syariah?

Hakikatnya etika sentiasa ketinggalan kepada perkembangan sains dan teknologi. Dalam banyak
keadaan etika (khususnya etika kepada AI) dilihat tidak mampu memberikan respons segera kepada

                               4 / 7



 
isu sains dan teknologi yang berbangkit. Pelanggaran nilai etika banyak berlaku pada banyak
peringkat melibatkan ramai orang dari pelbagai tahap. Fiqh Algoritma yang melibatkan etika
penggunaan AI akan mengawal perbuatan seseorang sama ada benar atau salah, baik atau buruk,
benar atau palsu. Di samping itu, penentuan berprinsip boleh dilaksanakan dan bersifat menggalak
serta mencegah. Etika bukan sesuatu yang subjektif dalam membuat analisis atau keputusan, tetapi
merupakan satu tindakan mencari penyelesaian terbaik.

Apabila Sains dan Teknologi tidak dibangunkan dan digunakan berdasarkan nilai agama dan etika,
kita akan sentiasa berhadapan dengan banyak bencana, musibah dan kehancuran kepada
masyarakat dan dunia itu sendiri. Atas alasan ini, maka sangat penting bagi semua pihak yang
berkepentingan yang terlibat dengan teknologi AI menerapkan etika dalam pembangunan dan
penggunaan teknologi AI.

Seterusnya apabila dibuat penyelidikan secara terperinci natijah yang akan dihasilkan adalah
timbulnya isu-isu AI secara umum dengan pematuhan syariah seperti Gambar Rajah 1. Di mana
persoalan ini timbul, pengkaji akan merungkaikan secara umum melalui perbandingan yang diberi.

 

Apabila meneroka domain baharu yang mempunyai potensi ke arah kebaikan dan keburukan, usaha
mengelakkan keburukan perlu diberikan keutamaan berbanding meraih kebaikan berdasarkan
objektif Maqasid Syariah.

Gambar Rajah 2: Keterikatan di antara Fiqh Algoritma dengan Maqasid Syariah

                               5 / 7



 

Kesimpulan

Fiqh Algoritma dan Maqasid Syariah adalah cabang ilmu yang penting dalam memahami kaedah
penetapan hukum serta hikmah syariat. Objektif Maqasid Syariah adalah mendatangkan maslahah
dan menolak mafsadah. Pengukuran maslahah dan mafsadah mestilah melalui kaedah-kaedah yang
terdapat di dalam usul Fiqh baik secara kulli atau juz’i. Penjabaran ilmu Fiqh Algoritma dan Maqasid
Syariah dapat mendisiplinkan individu agar menjadi insan yang lebih bertanggungjawab di hadapan
Allah SWT.

Rujukan

al-Quran al-Karim (Pimpinan ar-Rahman)

al-Ghazali, Muhammad bin Muhammad, al-Mustasfa fi ílm al-Usul (Beirut: Dar al-Kutub al-Ïlmiyyah,
2010).

al-Shatibi, Ibrahim bin Musa, al- muwafaqat fi usul al-Shariáh
( Kaherah: Dar al-Ghad al-Jadid, 2011)

Anitawati Mohd Lokman, Prof Dr (2024). Pembelajaran Berasaskan Kecerdasan Buatan (AI) Realiti
Tambahan (AR) dan Realiti Maya (VR) dalam Pendidikan. Seminar Kecedasan Buatan Anjuran IKIM
11-12 November 2024.

Irsyad Hukum Pejabat Mufti Wilayah Persekutuan, 5 Ogos 2024 Ghazali Muhammad, Mukhtasar
Ihya Ulumuddin terj Irwan Kurniawan:Bandung Penerbit Mizan, 2008

Shaikh Mohd Saifuddeen b Shaikh Mohd Salleh Dr, Penerapan Etika dalam Peradaban Dunia.
Seminar Kecerdasan Buatan Anjuran IKIM 11-12 November 2024.

                               6 / 7



 

Profesor Madya Dr. Rashidi Abbas

Penulis adalah Pensyarah Pusat Sains Kemanusiaan (PSK), Universiti Malaysia Pahang Al-
Sultan Abdullah (UMPSA).

Rencana ini adalah pandangan peribadi penulis dan tidak semestinya mencerminkan
pandangan rasmi Universiti Malaysia Pahang Al-Sultan Abdullah (UMPSA).
E-mel: rashidi@umpsa.edu.my

1222 views

View PDF

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               7 / 7

mailto:rashidi@umpsa.edu.my
/print/pdf/node/8935
http://www.tcpdf.org

